
  Foglio settimanale Parrocchia Beata Vergine Assunta San Giorgio 

Domenica 08/02/2026 

Recapiti: don Antonio  Parroco: tel  0331-401051 

don Nicola: 339 2160639/Suore:0331 402174/d. Angelo: 0331 401570 

www.parrocchiadisangiorgio.com/  info@parrocchiadisangiorgio.com  

 RADIO SOTERA (parrocchiale) FM HZ 89,100 collegata con  

RADIO PUNTO (San Vittore Olona) FM HZ 88,150  

Domenica 08 febbraio 2026 

 PENULTIMA DOPO 
L’EPIFANIA 

 
Lunedi 09 S. Giuseppina Bakhita, 
vergine 

h 8.30 Discacciati don Luigi 
 
Martedi 10 S. Scolastica, vergine 

h 8.30 Celora Claudio 
 
Mercoledi 11 B.Vergine Maria di 
Lourdes 

h 8.30 Per i malati della parrocchia 

 
Giovedi 12 Feria 
h 8.30  
 
Venerdi 13 Feria 
h 8.30  
 
Sabato 14 Ss. Cirillo, monaco e 
Metodio, vescovo, patroni d’Europa 

h 17.30 Costa Martina e Alessandro/
Frison Maria/Barni Angelo/Macchi 
Gilberto/Checcacci Maria/Bagno 
Lucia/Gattolin Mario/De Battista 
Sandro/Marazzini Luigi/Levati 
Lidia/Castelli Aurelia/Genoni Ange-
lo e Lazzati Adele e fam/Suor Nata-
lina Vignati e fam/Iannello Benito/
Iadalà Saverio/Gattolin Maria/Sirani 
Kams 
 
Domenica 15 Ultima dopo 
l’Epifania “del perdono” 

h 8.00 Lazzati felice/Cavaleri Maria/
Auteri Giuseppe/Borsani Piero/
lucio/Pastori Andreaina 
h 10.30 Pro populo 
h 17.30 Comerio Riccardo 

Anno 26  N° 24 

Orari apertura chiesa     7.00 -  12.00/ 15.00 -  18.30 
Iban parrocchia: IT93J0840433720000000010679 

ANNO PASTORALE  
2025-26 

TRA VOI, PERO’ 
NON SIA COSI 
Per la ricezione 
diocesana del  

cammino sinodale 

Orari S. Messe : 17.30 vigiliare/08.00/10.30/17.30 vespertina 
Orari Confessioni: Ogni giorno dopo le Sante Messe/ 

Sabato 8.30-10.30 d Angelo/ 10.30-11.45 d Nicola/15.30-17.00 Parroco 

LA PAROLA DI DIO DELLA  
DOMENICA Gv 8,1-11 

Chi di voi è senza peccato, 

getti per primo la pietra contro di lei.  

Una riflessione importante sulla 
giustizia e sulla fedeltà alla legge 

si snoda lungo le tre letture. Il 
profeta Baruc invoca la misericor-
dia di Dio perchè giudichi il popo-

lo secondo il suo amore.  
Gesù non rigetta la legge secondo 
cui la donna adultera va lapidata 

(dagli uomini giudicanti) ma invita 
ad una giustizia che sia davvero 
per tutti, a partire da coloro che 

pretendono di applicarla: la legge 
c'è ma non va piegata al proprio 

interesse. 
Cristo con la sua morte ci ha libe-
rati dalla singole prescrizioni della 
legge imponendoci la sua legge 

che è quella dell'amore, della veri-
tà e della misericordia. "Ora siamo 

stati liberati dalla Legge per  
servire secondo lo Spirito, che è  

nuovo", ci dice l'apostolo Paolo, e 
lo Spirito ci guida alla conversione 

del cuore per rispondere alla  
parola dell'evangelo. 

CHI DI VOI E’ 
SENZA  

PECCATO, 
GETTI PER 
PRIMO LA  

PIETRA  
CONTRO DI LEI 

Visita il sito della  
Diocesi 

 chiesadimilano.it 

11 febbraio 
GIORNATA MONDIALE  

DEL MALATO 
La compassione del samaritano: 
AMARE PORTANDO IL DOLORE 

DELL’ALTRO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

“Eleviamo la nostra preghiera alla 
Beata Vergine Maria, Salute dei 

malati; chiediamo il suo aiuto per 
tutti coloro che soffrono, che han-
no bisogno di compassione, ascolto 
e conforto, e supplichiamo la sua 
intercessione con questa antica 

preghiera: 
 

Dolce Madre, non allontanarti, non 
distogliere da me il tuo  sguardo. 

Vieni con me ovunque e non  
lasciarmi mai solo. 

Tu che sempre mi proteggi come mia 
vera Madre,fa’ che mi benedica il 
Padre, il Figlio e lo Spirito Santo.  

 
dietro Sintesi Messaggio del Papa 

La pace comincia con 
la dignità: un appello 
globale per porre fine 
alla tratta di persone 

Giornata Mondiale di Preghiera e di Riflessione contro la  
Tratta di Persone 

L’8 febbraio ricorre la Giornata Mondiale di Preghiera e di Riflessione contro 
la Tratta di Persone, istituita da Papa Francesco nel 2015. Il tema della dodicesi-
ma edizione di questa giornata è «La pace comincia con la dignità: Un appello 

globale per porre fine alla tratta di persone». Papa Leone XIV sottolinea 
l’importanza del rispetto di uno dei principi fondamentali dell’individuo; la dignità 

umana, intesa come pilastro imprescindibile per la costruzione di una pace 
autentica. Come ricorda la rete internazionale antitratta Talitha Kum, la giornata 

coincide con la memoria liturgica di Santa Giuseppina Bakhita, religiosa sudane-
se che, rapita e ridotta in schiavitù in tenera età, divenne in seguito un simbolo uni-

versale dell’impegno della Chiesa nella lotta contro la tratta degli esseri umani. 
Attraverso la preghiera, la riflessione e la partecipazione, rinnoviamo il nostro im-

pegno e rafforziamo la nostra unione nella lotta orientata alla restituzione  
del valore della persona. 

https://preghieracontrotratta.org/?lang=it
https://preghieracontrotratta.org/?lang=it
https://talithakum.info/it/notizie/8-febbraio-2026-save-the-date/


 
 

 
 

  

 

 

 

INIZIAZIONE CRISTIANA 
1° ANNO IC (2° Elementari)  

22/2 h15:00 in Oratorio  Genitori e ragazzi 
2° ANNO IC  (3° elementari) 

12/2  h 16:45  RAGAZZI IN ORATORIO 
3° ANNO IC  (Quarte elementari)  

10/2 h 16:45 RAGAZZI IN ORATORIO 
4° ANNO IC  (Quinte elementari)  

11/2 ore 16:45 RAGAZZI IN ORATORIO 
 

PASTORALE GIOVANILE 
Gruppo 1-2 Media PREADOLESCENTI 

13 Febbraio ore 17:30 in ORATORIO 
Ogni Venerdì l'oratorio apre specialmente per 

tutti i ragazzi delle medie dalle 16:00 
 

Gruppo 3° Media PROFESSIONE DI FEDE 
13 Febbraio ore 20:50 in ORATORIO 

 
SPECIALE PER TUTTE LE MEDIE 

NOTTE SOTTO LE STELLE 
14/15 Febbraio una serata insieme - cena giochi 

Notte e S. Messa 
(iscrizioni entro venerdì 13) 

 
Gruppo 1-2-3 SUPERIORE ADOL 

13 Febbraio ore 20:50 in ORATORIO 

 
Gruppo 4-5 SUPERIORE 18enni 
11/2 ore 20:50 a SAN GIORGIO 

 
Gruppo Giovani  

percorso per tutti i ragazzi dal 2006 in su  
"Solo l'amore Crea"catechesi giovani  

4° incontro 8 Marzo a CANEGRATE  
ore 18:00 -19:30 
21 FEBBRAIO  

CARNEVALE AMBROSIANO 

sfilata dei carri a SAN GIORGIO 

La compassione del samaritano:  
amare portando il dolore dell’altro 

 
 Per questa circostanza ho voluto riproporre l’immagine del buon 

samaritano. A un dottore della legge che gli chiede chi sia il prossi-
mo da amare, Gesù risponde raccontando una storia: un uomo che 
viaggiava da Gerusalemme a Gerico fu aggredito dai ladri e lasciato 
mezzo morto; un sacerdote e un levita passarono oltre, ma un sa-

maritano ebbe compassione di lui, gli fasciò le ferite, lo portò in una 
locanda e pagò perché fosse curato.  

 
1. Il dono dell’incontro: la gioia di dare vicinanza e presenza 
Viviamo immersi nella cultura della rapidità,dell’immediatezza, della 
fretta, ma anche dello scarto e dell’indifferenza, che ci impedisce di 
avvicinarci e fermarci lungo il cammino per guardare i bisogni e le 
sofferenze che ci circondano. La parabola racconta che il samarita-
no, vedendo il ferito, non è “passato oltre”, ma ha avuto per lui uno 
sguardo aperto e attento, lo sguardo di Gesù, che lo ha portato a 

una vicinanza umana e solidale. L’amore non è passivo, va incontro 
all’altro; essere prossimo non dipende dalla vicinanza fisica o socia-
le, ma dalla decisione di amare. Per questo il cristiano si fa prossi-
mo di chi soffre, seguendo l’esempio di Cristo, il vero Samaritano 

divino che si è avvicinato all’umanità ferita. Non si tratta di semplici 
gesti di filantropia, ma di segni nei quali si può percepire che la par-
tecipazione personale alle sofferenze dell’altro implica il donare sé 

stessi, significa andare oltre il soddisfacimento dei bisogni, per arri-
vare a far sì che la nostra persona sia parte del dono. Questa carità 
si nutre necessariamente dell’incontro con Cristo, che per amore si 
è donato per noi. San Francesco lo spiegava molto bene quando, 

parlando del suo incontro con i lebbrosi, diceva: «Il Signore stesso 
mi condusse tra loro», perché attraverso di loro aveva scoperto la 

dolce gioia di amare. 
 

2. La missione condivisa nella cura dei malati 
San Luca prosegue dicendo che il samaritano “sentì compassione”. 

Avere compassione implica un’emozione profonda, che spinge 
all’azione. È un sentimento che sgorga da dentro e porta 

all’impegno verso la sofferenza altrui. In questa parabola, la com-
passione è il tratto distintivo dell’amore attivo. Si traduce in gesti 
concreti: il samaritano si avvicina, medica le ferite, si fa carico e si 

prende cura. Ma attenzione, non lo fa da solo, individualmente. Mol-
te persone condividono la misericordia e la compassione alla manie-
ra del samaritano e dell’albergatore. I familiari, i vicini, gli operatori 
sanitari, le persone impegnate nella pastorale sanitaria e tanti altri 
che si fermano, si avvicinano, curano, portano, accompagnano e 
offrono ciò che hanno, danno alla compassione una dimensione 

sociale. Questa esperienza, che si realizza in un intreccio di relazio-
ni, supera il mero impegno individuale.  

 
3. Spinti sempre dall’amore per Dio, per incontrarci con noi 

stessi e con il fratello 
Questa dimensione ci permette anche di rilevare ciò che significa 

amare sé stessi. Significa allontanare da noi l’interesse di fondare la 
nostra autostima o il senso della nostra dignità su stereotipi di suc-
cesso, carriera, posizione o discendenza e recuperare la nostra col-
locazione davanti a Dio e al fratello. Non è isolandosi che l’uomo 
valorizza se stesso, ma ponendosi in relazione con gli altri e con 

Dio». 
dal Messaggio del papa per la Giornata del Malato 

La risurrezione non è una nuova vita, ma 
piena realizzazione di questa 

Di fronte alla promessa di una esistenza eterna 
la questione non è se continueremo a toccarci, 
guardarci, sentirci, ma come ci toccheremo, 

guarderemo, ascolteremo. 
 

È possibile anche solo “sbirciare” dentro il Para-
diso? Che vuol dire o, come sarà, la vita eterna, 
promessa agli uomini e alle donne con la risurre-
zione? Forse una cosa possiamo dirla, ovviamen-
te sulla base del Vangelo. Nella risurrezione, la 
vita non è post-umana, rimane umana, ovvia-
mente risorta: questo vuol dire che la nostra 
carne, il nostro corpo, verranno trasformati 

(risorti), non sostituiti. Quindi, nel mondo dei 
risorti – proprio perché la “carne” resta – ci rico-
nosceremo, ci abbracceremo, ci parleremo. Per-
ché non dircelo? Perché non dirlo a chi è dispe-
rato per la morte dei propri cari, degli amici, di 
coloro con cui abbiamo vissuto? Certo, non sap-
piamo come, ma che ci riconosceremo è parte 

della sostanza della fede cristiana. La vita nella 
risurrezione dei corpi e dei mondi – di cui il Ri-

sorto è la porta e lo Spirito ha le chiavi –, è 
un’esplosione della nostra vita mille volte più 
emozionante e colorata di un’asettica energia 
cosmica nella quale tutto dovrebbe confluire.  

L’edizione digitale di questo numero di “Vita parrocchiale” consta 
di quattro pagine. Troverai alcune riflessioni sul tema della  

Giornata mondiale del Malato tratte da “Avvenire”: 
Con i malati serve più compassione 

di Riccardo Mensuali  Officiale Pontificia Accademia per la Vita 
  

LE NOSTRE SEI AZIONI CHE CAMBIANO LA VITA 
di Stefano Ojetti 

Presidente nazionale Associazione Medici Cattolici italiani  

https://www.avvenire.it/tag/la-vita-e-lattesa_5197


 

 

 

Con i malati serve più  
compassione 

RICCARDO MENSUALI 

 
IL TEMA  

Alla vigilia della Giornata mondiale dell’11 febbraio, dedicata a chi soffre e chi li cura, la pagina evangeli-
ca scelta da papa Leone per il suo messaggio indica lo stile cristiano di affrontare i nodi del fine vita 

 

Curare, non lasciar morire: per la società le scelte del Samaritano 
 
Leone XIV nel suo Messaggio per la Giornata mondiale del Malato dell’11 febbraio ha messo al centro la 
visione cristiana della “compassione”, ricordando l’icona del Buon Samaritano. «Avere compassione im-

plica un’emozione profonda, che spinge all’azione», scrive il Papa. 
 

Anche l’ambito giuridico è tra quelli in cui in cui il termine “compassione” è utilizzato, specie quando le 
sentenze affrontano il fine vita. Il Codice penale, all’articolo 62, prevede anche una specifica attenuante 
“ pietatis causa”, invocata quando qualcuno avrebbe soppresso la vita di altri per porre fine a una grave 
sofferenza. È uno dei temi affrontati anche dal film La Grazia, di Paolo Sorrentino, dove il protagonista, 
presidente della Repubblica, è combattuto se graziare o meno chi ha ucciso una persona malata. La dif-
ferenza, anche nella pellicola, la farebbe l’amore. Così però camminiamo, com’è ovvio, lungo un crinale 
impervio e scivoloso. Compassione e amore sono parole che si prestano a essere tirate per la giacca: e 
ognuno ci fa rientrare la propria visione della vita, di cui l’amore è parte così rilevante. Lo stesso vale 
per il termine “emozione”, utilizzato dal Messaggio papale. Un’emozione va e viene, oppure c’è o non 
c’è. Il Papa scrive di una compassione che spinge all’agire. Quale azione? Questo è un punto decisivo. 
Compassione potrebbe o dovrebbe anche “spingere” verso un atto o un’omissione che pongano fine a 
una sofferenza eccessiva e insopportabile? La fede cristiana non lascia le parole fluttuare nell’incerto, 

disancorate da un modello, un faro: la vera compassione è quella del Buon Samaritano. «La compassio-
ne si traduce in gesti concreti: il Samaritano si avvicina, medica le ferite, si fa carico e si prende cura. 

Ma attenzione, non lo fa da solo, individualmente». Leone XIV cita Francesco che in Fratelli tutti ricorda 
come la compassione si traduca nel servizio di una comunità intera: «Il Samaritano cercò un affittaca-
mere che potesse prendersi cura di quell’uomo, come noi siamo chiamati a invitare e incontrarci in un 
“noi” che sia più forte della somma di piccole individualità». Bisogna distinguere. La domanda su come 

sostenere un malato grave e sofferente nell’ultimo impervio tratto di esistenza non esclude, a priori, an-
che prestare attenzione rispettosa all’eventuale richiesta di terminare di soffrire finendo di vivere. Malat-
tia grave e totale mancanza di una libera coscienza non coincidono in maniera automatica. Si può sta-

re malissimo e mantenere lucida e viva la consapevolezza che ormai la fine è giunta. È ciò che ha preso 
in considerazione, con prudenza, la sentenza 242/19 della Corte costituzionale: un ristretto spazio di non 
punibilità di un atto che rimane un reato: l’omicidio. Compassione è ascolto profondo, è attenzione a tut-
ta la persona, non solo a quello che vorremmo ascoltare noi o che non vorremmo mai sentir dire. Certe 

cose non sono belle, a sentirsi. Come quando un anziano si rivolge ai propri familiari: “Non vorrei esservi 
troppo di peso”. Parole che sono una chiamata a rispondere che no, un familiare non è mai un peso, ma 
anche la constatazione che invecchiare, ammalarsi e aver bisogno di assistenza rappresentano una seria 
responsabilità e un problema grave. Nessuna famiglia può essere lasciata sola. La solitudine è il più sub-

dolo alleato di ogni progetto di suicidio. Compassione è anche attento discernimento della situazione, 
perché la “situazione” è una persona, la sua storia, la sua rete di relazioni, la sua visione della vita e del 
mondo. Accanto al malato, ancor più se molto grave, è necessaria una solidarietà terapeutica. Non solo 

tra famiglia e ospedale, ma tra famiglia e comunità cristiana, territorio, amici. 
 

La compassione evangelica ha un’identità precisa, fatta di passi concreti. Passi compiuti insieme. Una 
società che si preoccupa molto più di organizzare la fine della vi-ta che non di favorirne l’inizio o un suo 
dignitoso proseguimento non è sana. Morire male è soprattutto morire soli. Se il Samaritano dev’essere 

il modello più genuino di un sistema di cure palliative giova ricordare che questo personaggio evangelico, 
nel cui volto si rivela Cristo stesso, trovò anche dei soldi. Le cure hanno un costo. Una comunità civile e 
politica, se vuole mostrare realmente l’intento di realizzare quella compassione, dovrà trovare anche il 
coraggio della concretezza delle risorse. Il Samaritano mise del denaro per realizzare il suo progetto. 

L’Italia, con la sua buona legge sulle cure palliative del 2010, ha estremo bisogno di una diffusione più 
generosa e capillare della loro disponibilità. Così come pare che anche l’eventuale progetto di legge di 
iniziativa governativa sul fine vita ne contempli la necessaria implementazione, come proposta e prima 

risposta alla richiesta di assistenza al suicidio.  
 

La Giornata del Malato fa anche memoria dei tanti che si adoperano generosamente per non lasciare solo 
chi sta male, che pregano per loro e così continuano a far conoscere al mondo che cosa significhi davve-

ro una vera cultura della compassione secondo il Vangelo: passi concreti di un “noi” in direzione della 
cura, anche quando non si può guarire. 

 
Officiale Pontificia Accademia per la Vita (Avvenire) 



LE NOSTRE SEI AZIONI CHE 
CAMBIANO LA VITA 

STEFANO OJETTI 
 
L’11 febbraio si celebra la XXXIV Giornata mondiale del Mala-

to, creata nel 1992 da san Giovanni Paolo II con l’intento di ricor-
dare tutti coloro che soffrono a causa di una patologia. Per questa 
Giornata Leone XIV ha scelto come tema “La compassione del Sa-
maritano: amare portando il dolore dell’altro”. «Viviamo immersi 
nella cultura della rapidità, dell’immediatezza, della fretta, ma an-
che dello scarto e dell’indifferenza, che ci impedisce di avvicinarci e 
fermarci lungo il cammino per guardare i bisogni e le sofferenze 
che ci circondano»: così il Santo Padre nel suo Messaggio. Su que-
ste parole mi sembra utile fare un’attenta riflessione proprio relati-
vamente alla parabola del Buon Samaritano scelta dal Papa, nella 
quale sono presenti tutti i valori propri di questa Giornata dedicata 
al malato. 

Attraverso le sei espressioni contenute nel Vangelo di Luca – 
“Lo vide – Ne ebbe compassione – Gli si fece vicino – Gli fasciò le 
ferite – Lo portò a una locanda – Si prese cura di lui” – è racchiuso 
quello che dovrebbe essere l’atteggiamento relazionale nei con-
fronti del sofferente: farsi prossimo, soccorrere, curare, prendersi 
cura... « In questa parabola – prosegue il Santo Padre – la com-
passione è il tratto distintivo dell’amore attivo. Non è teorica né 
sentimentale, si traduce in gesti concreti: il Samaritano si avvicina, 
medica le ferite, si fa carico e si prende cura». Nel malato c’è il bi-
sogno della compassione da parte di chi lo circonda: “cum passio” 
che etimologicamente è “soffrire insieme”. 

Significa, specificatamente, entrare in sintonia con lo stato 
d’animo del sofferente, evocando il sentimento più profondo che 
tende a cogliere e condividere il suo dolore, rappresentando, noi, 
un sostegno attraverso il quale possa sentirsi ascoltato, accolto e 
accettato. La sofferenza infatti spesso genera il senso di abbando-
no e di solitudine che, in alcuni casi, assale chi è affetto da una 
malattia. Nella malattia il dovere di chi ti è accanto – medici, fami-
liari, caregiver – è quello di farsi prossimi, ognuno nel proprio am-
bito, di farsi carico dell’altro cercando di penetrare con discrezione 
nel suo vissuto, di agire con coscienza verso il sofferente, capirne i 
timori, donargli speranza migliorando la sua condizione di dolore, 
fargli capire che tu sei con lui e che il tuo non è un semplice rap-
porto parentale o professionale ma qualcosa di più profondo. 

Proprio sul valore del “Farsi prossimo” fa riflettere la scritta sul 
portale dell’Hotel Dieu, il più antico ospedale di Parigi, che testual-
mente dice: «Se sei malato vieni e ti guarirò, se non potrò guarirti 
ti curerò, se non potrò curarti ti consolerò». Guarire, curare, con-
solare: tre verbi che si compendiano nell’eterno mistero del dolore 
che pone al malato la domanda del perché, perché proprio a me? 
L’interrogarsi prosegue sul senso della sofferenza: l’uomo sente di 
essere fatto per la vita, la malattia viene avvertita come un limite 
ed è subita come una negatività, fino a una sorta di schiavitù. E 
allora la liberazione da essa diviene una vera e propria necessità. 

Certamente la sofferenza pone l’uomo in crisi, ed è per questo 
che cerca di liberarsene in ogni modo, ma può rappresentare an-
che un’occasione salvifica particolare nella vita di una persona in 
cui si è chiamati a verificare sé stessi, a mostrare il vero volto e a 
indicare il proprio valore. La sofferenza, spesso, genera infatti il 
senso dell’abbandono e della solitudine che, in alcuni casi, assale 
chi è affetto da una malattia. Cercare quindi di “prendersi cura” è 
molto più che semplicemente “curare”. La dignità del malato, infat-
ti, è un valore fondamentale della persona umana e va sempre 
preservata. 

L’epilogo della parabola del Buon Samaritano evocata dal Santo 
Padre per la Giornata mondiale del Malato sul significato di farsi 
prossimo verso i nostri fratelli sofferenti si compendia nelle ultime 
parole offerte dal Vangelo di Luca: «“Chi di questi tre ti sembra sia 
stato prossimo di colui che è caduto nelle mani dei briganti?”. Que-
gli rispose: “Chi ha avuto compassione di lui”. Gesù gli disse: “Va’ 
e anche tu fa’ così”». 

Presidente nazionale Associazione Medici Cattolici italiani (Avvenire) 

Cosa fa la Chiesa per difendere le 
vittime di tratta. In trappola 27 

milioni di persone 
Ventisette milioni. È il numero delle 

persone vittime della tratta degli esseri 
umani nel mondo, secondo i dati delle 

Nazioni Unite, che non fa che aumenta-
re di anno in anno. Si tratta per lo più 
di donne, minori e migranti, sfruttati 
sessualmente o costretti al lavoro for-
zato. Una tragedia silenziosa e poco 
visibile, che trova in questo periodo 

storico nuove modalità di reclutamento 
e sfruttamento anche attraverso il 
mondo digitale. Fino a domenica, 8 

febbraio, a Roma, in Italia e nel mon-
do, i riflettori saranno puntati sul 

dramma della tratta con una mobilita-
zione globale coordinata dalla rete in-
ternazionale della vita consacrata anti-

tratta, Talitha Kum.  
«La pace comincia dalla dignità. Appel-
lo globale per porre fine alla tratta di 
esseri umani» è il tema della 12° Gior-
nata mondiale, promossa dall’Unione 

Internazionale delle superiore generali 
(Uisg) e dall’Unione dei superiori gene-
rali (Usg). «Dire che la pace inizia dalla 
dignità significa che quest’ultima c’è 
davvero quando ogni persona è real-

mente protetta, rispettata – commenta 
suor Abby Avelino, la coordinatrice in-

ternazionale di Talitha Kum – e, soprat-
tutto, quando promuoviamo davvero la 
pace, specialmente in questo momento 
in cui molti Paesi vivono conflitti». Ba-
sti pensare alla guerra in Ucraina e alla 
situazione dei migranti negli Stati Uni-
ti, precisa la religiosa. «Abbiamo scelto 
questo tema per rilanciare l’appello di 
papa Leone XIV – prosegue suor Abby –, 
che dall’inizio del suo Pontificato non 

ha mai smesso parlare di pace».  
 «Le sfide sono cambiate drasticamen-
te, oggi le persone vengono intrappola-
te sempre più spesso online – aggiunge 

suor Abby –. Molte vittime vengono 
sfruttate attraverso il web, non solo 

sessualmente, ma anche con truffe di 
ogni tipo da criminali».  

Anche papa Leone XIV invierà un mes-
saggio ai partecipanti. «Mi aspetto che 
il Pontefice incoraggi tutte le persone 

di buona volontà a camminare con noi – 
prosegue la suora –. Speriamo che possa 
aiutarci non solo a coinvolgere i leader 
della Chiesa, ma anche i responsabili 

dei governi, perché questo è il momen-
to in cui dobbiamo lavorare insieme e 

la preghiera è lo strumento più potente 
che abbiamo tra le mani» 

Un momento del flashmob organizzato dalla  
rete di Talitha Kum l'anno scorso   

https://preghieracontrotratta.org/?lang=it
https://preghieracontrotratta.org/?lang=it
https://preghieracontrotratta.org/?lang=it

